Theater
der Altmark

MUTTERSPRACHE MAMELOSCHN

Schauspiel von Sasha Marianna Salzmann
ab 14 Jahren

@ \;\
!

|

»Sje braucht keinen Rabbi, sie braucht eine Mutter!«

Theater der Altmark
Landestheater Sachsen-Anhalt Nord

Theaterpadagogisches Begleitmaterial fiir Lehrkrafte

theaterpaedagogik@tda-stendal.de
www.tda-stendal.de



Inhaltsverzeichnis

TEIL 1: THEATER
1. Das Stuck
2. Unsere Besetzung — Das ganze Team
3. Der Regisseur Marcus Kaloff
4, Die Autorin
4.1 Sasha an Max, 09.04.16

4.2 Rede im Kanzleramt »Uber die Rolle der Kunst in der Demokratie« (Ausziige)
5. Interview mit Regisseur Marcus Kaloff zur Inszenierung

TEIL 2: HINTERGRUNDE
6. Judentum — was ist das?
7. Basisinformationen zum Judentum
7.1 Der Talmud
7.2 Ethnisch-religiése Zugehorigkeit und Glaubensrichtungen
7.3 Bedeutung der Religion fiir jidische Jugendliche
7.4 Die zionistische Idee
8. Glossar
9. Das Jom Kippur Fest
10. Judische Gemeinden in der DDR
11. Die Singerin Lin Jaldati — Jiddische Lieder in der DDR
12. Humor — Zwischen Klischee und Grenziiberschreitung
13. Drei jiddische Lieder aus dem Sttck

TEIL 3: VORSCHLAGE ZUR NACHBEREITUNG
14. Gesprichsimpulse
15. Die »Als ob« Ubung nach Stanislawski

Quellenangaben
Impressum

o1 U AL L N

S. 10
S. 11
S.12
S.13
S. 13

S. 14
S. 15
S. 16
S. 16
S. 18
S. 19

— Gendern: Die Kennzeichnung weiblich/mannlich/divers (wmd) verwenden wir in der ganzen Viel-

falt ihrer moglichen Variationen. In Fremdtexten und Zitaten wird nicht zusitzlich gegendert.

Siamtliche Artikel dieser Materialmappe erscheinen in gekiirzter Form. Die Kiirzungen sind nicht kennt-

lich gemacht.



TEIL 1: THEATER
1. Das Stuck

Lieber einen Verwandtendvm gekrinkt, als einen Streit verschenkt.

Lin, Clara, Rahel — Mutter, Tochter, Enkeltochter — drei Frauen, drei jidische Generationen in
Deutschland. Was sie auf den ersten Blick miteinander verbindet, trennt sie auch zugleich. Denn jede
von ithnen hat ihre eigenen Erfahrungen und ihre eigenen Ansichten dariiber, was es heif3t, eine judi-
sche Frau in Deutschland zu sein: Lin, die den Holocaust Giberlebte und als linientreue Kommunistin in
der DDR das bessere Deutschland aufbauen wollte; Clara, die mit Religion und Ideologie gebrochen
hat, um das Trauma ihrer Mutter hinter sich zu lassen und Rahel, die vor allem eines sucht: Zugehorig-
keit. Mit scharfziingigem Witz und Ironie fallen die drei ibereinander her. Im Grunde nichts als Turn-
tbungen, denn je mehr sie sprechen, desto weniger sagen sie. Bis sich doch ab und an der Sturm der
vielen Worte abrupt in hellsichtigen Wahrheiten entladt. Mutter, Tochter, Enkeltochter, eine ewige Ge-
schichte, die immer wieder plotzlich authort und immer wieder auf wundersame Weise anfingt.

»Muttersprache Mameloschn« von Sasha Marianna Salzmann ist vielleicht keine Komddie, aber es zeigt
drei Frauen, die alles daransetzen, ihr Leben zu einer solchen zu machen. Das ist meistens urkomisch

und unterhaltsam, aber im richtigen Moment ernst und bertihrend.

RAHEL

Ich weil3, was mein weit weg von ist. Weit weg von dir ist weit weg,

2. Unsere Besetzung - Das ganze Team

Lin: Katrin Steinke
Clara, Lins Tochter: Kerstin Slawek
Rahel, Claras Tochter: Tara Oestreich

Filmaufnahmen

Die junge Lin: Tara Oestreich
Band: Sarah Frede, Max Kupfer, Niclas Ramdohr
Zuschauer(dmw): Mitarbeiter(vmd) des TdA

Regie: Marcus Kaloff
Biithne: Mark Spith
Kostiime: Esther Dandan
Video: Max Kupfer
Dramaturgie: Sylvia Martin

Arrangement / Aufnahme »Bay mir bistu sheyn«: Niclas Ramdohr

Regieassistenz / Inspizienz: Razan Naser Eddin
Hospitanz / Produktionsassistenz: Sarah Frede
Hospitanz / Soufflage: Sarah Frede, Jaqueline Tille

Hospitanz / Ausstattungsassistenz: Nova de Reuter

Technischer Direktor: Sirko Sengebusch



Maske: Jaclin Kaufmann-Hochmuth, Miriam Kellmann, Kathleen Schapals (Leitung)
Requisite: Justin Harwardt, Eva Wortmann

Ankleiderinnen: Maria Quade, Larysa Beier

Bihnenmeister: Steffen Nodurft, Veikko Poitz, Sirko Sengebusch
Beleuchtungsmeister: Ronald Gehr

Beleuchtungseinrichtung: Toralf Zaeske

Video: Christian Kaiser, Max Kupfer (Leitung)

Tonmeister: Enrico Stephan

Toneinrichtung: Bernd Elsholz, Christian Kaiser, Enrico Stephan

Kostiimwerkstatt Leitung: Kirstin Versimer

Schneiderei: Brita Becker, Birbel Wiinsch

Werkstattleitung: Steffen Poitz

Leitung Malsaal: Oleksii Petrov

Biihnentechnik: Michael Briest, Sebastian Franz, Marcel Jatzek, Christian Képpe, Ralf Thalis

Fotos: Nilz Bohme / www.nilzboehme.de
© Auffithrungsrechte: Verlag der Autoren, Frankfurt am Main | www.verlagderautoren.de

Anfragen fur den Gastspielverkauf: Cecile Prinz gastspiel@tda-stendal.de

3. Der Regisseur Marcus Kaloff

Marcus Kaloff ist am Niederrhein aufgewachsen und lebt in Magdeburg, Seit tiber 30 Jahren ist er an
namhaften Stadt- und Staatstheatern als Schauspieler engagiert (u.a. dem Schauspielhaus Ziirich, Natio-
naltheater Weimar, Staatsschauspiel Dresden und den Salzburger Festspielen). In dieser Zeit spielte er
unter Regisseuren wie Benno Besson oder Peter Stein. Er steht regelmafBig als Darsteller vor der Kame-
ra und erhielt nationale und internationale Theater- und Filmpreise sowie Nominierungen. 2017 erhielt
er den Integrationspreis fir Kultur des Landes Sachsen-Anhalt, 2018 den Monica Bleibtreu Preis (Re-
gie) sowie 1985 den Emil Oprecht Preis als bester Nachwuchsschauspieler. Seit vielen Jahren ist Marcus
Kaloff ebenfalls theaterpidagogisch titig.

Seit 20 Jahren arbeitet er als Regisseur und Autor firs Theater und als Dozent fiir Schauspiel-Hoch-
schulen (z.B. fir die Filmuniversitit Babelsberg Konrad Wolf). Seine bisher etwa 30 Inszenierungen
umfassen einen grof3en Bogen von Stoffen der Antike, tiber Shakespeare bis zu modernen Komodien.
Besonders an Berliner Theatern hat er sich einen Namen als Regisseur im Kabarett erarbeitet. Eine
Ubersicht seiner Arbeiten ist auf www.marcuskaloff.de einzusehen.

4. Die Autorin Sasha Marianna Salzmann

Salzmanns Theaterstlicke werden international aufgefithrt und haben verschiedene Preise erhalten, zu-
letzt den Kunstpreis Berlin 2020. Mehrere Jahre war Salzmann als Hausautorin, Dramaturgin und
kiinstlerische Leitung des Studio I am Berliner Maxim-Gorki-Theater titig. Gemeinsam mit Maxi
Obexer grindete die Schriftstellerin 2015 das Neue Institut fiir dramatisches Schreiben (NIDS). 2017
erschien im Suhrkamp Verlag ihr Debiitroman AUSSER SICH, der noch im selben Jahr mit dem Lite-
raturpreis der Jirgen Ponto-Stiftung und dem Mara-Cassens-Preis ausgezeichnet wurde. Er ist inzwi-
schen in sechzehn Sprachen tbersetzt. Thr zweiter Roman IM MENSCHEN MUSS ALLES HERR-
LICH SEIN (2021), wurde durch den Preis der Literaturhiuser 2022 und den Hermann-Hesse-Preis
2022 gewurdigt. Salzmann hat Poetikdozenturen an Universititen in Braunschweig, Kéln, Wien und
Berlin inne gehabt, darunter die Ricarda Huch-Poetikdozentur fiir Gender in der literarischen Welt.


http://www.nilzboehme.de
https://www.verlagderautoren.de/
mailto:gastspiel@tda-stendal.de
http://www.marcuskaloff.de/

Reisend und schreibend ist Salzmann eine auch als Essayistin deutlich wahrnehmbare Stimme. Erst
kiirzlich erschien der Band GLEICHZEIT (2024), Zeugnis einer freundschaftlichen Korrespondenz
zwischen Ofer Waldman und Sasha Marianna Salzmann, zwischen Israel und Europa nach dem 7. Ok-
tober 2023. Im Jahr 2024 erhielt sie den Kleist-Preis.

4.1 Sasha an Max, 09.04.16

Shabbat Salom. Sage ich manchmal, um Leute zu drgern. Also so sehen sie aus, als wiirde ich es tun, um
sie zu drgern. In ihren Blicken: Was will sie damit sagen? Ist das so eine Art Ausschluss, warum driickt
sie mir das auf? Manchmal natiirlich auch die feuchten Augen in Hoffnung, mein Gruf3 bedeutet, ich
schlieB3e sie in den Kreis der Auserwihlten ein. Ich tue weder noch. Ich habe damit angefangen so wie
ich Iyi geceler, birtanem sage und dann sprach ein Freund mich auf meinen Davidstern an und sagte, er
findet es toll, dass ich allen damit Fuck you sage, das war mir vorher gar nicht so bewusst, aber keine
Entwicklung ohne das Spiegeln in einem Drauflen. Das sagen also die Spiegel, wenn ich ich bin: Fuck
you. Warum nicht.

Du sagst, du sichst an meinen Briefen wie viel ich auf Reisen bin, nun bin ich in Berlin und immer
noch ein Gast und ich will’s auch so. Gastfreundschaft ist das hochste der Gebote, in der Thora noch
vor dem Blutsrecht, also bei den Christen und den Moslems auch? Familie steht weit hinter der Pflicht,
einen Gast aufzunehmen in dein Haus, ihn zu bewirten und zu pflegen, darum wurde Sodom und
Gomorra zerstort, weil die Bewohner*innen sich nicht dran hielten. Und es ist seltsam, wenn ich tbet-
lege, dass die gingige Meinung ist, die beiden Stidte wurden wegen — Stadt ist Namensgeber — Sodo-
mie, sexueller Perversion, zerstért und eigentlich steht da schwarz auf weil3: Weil Lot die Engel nicht
rausgeben wollte, die bei thm zu Gast waren.

Gut, er sagte: Nehmt lieber meine Frau und T6chter als die Engel, aber das sind die Lesarten der Heili-
gen Schriften, die nicht zu queeren sind. Also zuriick zu Gastfreundschaft. In diesem Land: Ich schlage
Taxifahrern Tiren ihrer Autos um die Ohren, weil sie sich tber Tirken aufregen, ich sehe Dealer und
Polizei ihre Schachformationen um den G6rli abstecken, ich sehe Queere, die sich einen Panzerkreu-
zergang zulegen, wenn sie tiber den Kotti missen, ich rieche mehr Angst, es riecht jetzt viel mehr nach
New York, findest du nicht auch? Das gute Essen fehlt. Und die Menschen kénnten schoner sein. Aber
ich habe Hoffnung, dass wir in 20 Jahren uns genug vermischt haben, dass der Stereotypen eines Deut-

schen schwarze Locken hat.
Vermischung ja, aber nicht Gleichmachung,

Dieses Diversitit nicht aushalten wollen ist so Europa: 2000 Jahre waren wir ausgeschlossen, jetzt ver-
suchen sie uns gleich zu machen. Als hitten wir eine Gemeinsames, ein Unseres, das gleichberechtigt
ist. Ich bin nicht gleich. Mit niemandem. Nicht mit den Christen, nicht mit den Beschnittenen, nicht
mit meiner Mutter. Ich will es gleichberechtigt zu den anderen Erzidhlungen stehen lassen, ich will mit
den lebenden Toten auf meiner Schulter trauern und feiern. Es ist kein Fuck you, wenn ich sage, du
bist nicht wie ich. Vielleicht haben die USA uns das voraus — sie wissen, dass sie unterschiedlich sind
und feiern es, auch gegen und auch miteinander. Ich feiere einfach. Meine eigene Party. Suche Allian-
zen, gehe ins Siidblock zum Romaday, halte mich an Rosen von den Madels fest, die mir zuklatschen,
gehe Sonnenblumenkerne essen in der Oranienstral3e, setze mich zu den Jungs aus Syrien in meinem
Wohnzimmer und sage: Shabbat Salom. Dort bin ich Gast, dort bin ich willkommen. Das reicht mir
aus. Iyl geceler.

4.2 Rede im Kanzleramt »Uber die Rolle der Kunst in der Demokratie«



Das gegenwirtige gesellschaftliche Klima treibt die Akteur*innen unseres Theaters auseinander. Das ist
fatal, denn das dient nur den Feinden der Demokratie. Darum glaube ich, dass es unbedingt notwendig
ist, zusammen zu bleiben, und ich glaube, dass Kunst und Kultur der Ort sein kénnte, der alle beher-
bergen kann und auch muss. Weil Kunst und Kultur ein Ort des Humanismus ist.

Und auch wenn die Kiinstler*innen als Menschen den humanistischen Anspriichen nicht immer ge-
recht werden mogen — die Kunst selbst nimmt alle Protagonist*innen gleich wichtig und gleich ernst.
Wenn sie es nicht tut, ist sie Propaganda. Aber wenn sie ein Ort der Verhandlung der Widerspriichlich-
keiten und Ambivalenzen der conditio humana ist, dann ist sie auf der Seite der Menschlichkeit. Wit
schauen mit ihr in menschliche Abgriinde und verstehen dartiber mehr von uns und vom anderen; und
der (vermeintlich) andere ist uns weniger fremd. Oder im besten Fall: gar weniger Feind. So ist Kunst

ein essentieller Bestandteil der Demokratie. Denn was ist eine Demokratie wert ohne Menschlichkeit?

Mir ist besonders wichtig zu betonen: Kunst ist keine Dekoration, kein Nice-to-have, keine Kulisse, vor
der man das eigentlich Relevante, das »System-relevante«, verhandelt. In den Gedichten und Romanen des
Friedenspreistriagers Serhij Zhadan kann man eindrucksvoll nachlesen, wie ukrainische Soldat*innen zu
Biichern greifen, um bei Verstand zu bleiben. Um sich einer Welt zu versichern, wie sie einmal war.
Vergessen wir nicht: noch in Ruinen zerstorter Stidte wurde und wird Theater gespielt. Gedichte kon-
nen die Gebete der Nichtgliubigen sein. Wir wissen es aus der Uberlebenden-Literatur: KZ-Hiftlinge
murmelten auswendiggelernte Verse vor sich hin, um einen Tag linger durchzuhalten. Um nicht unter-
zugehen. Gedichte, Romane, Musik sind auch eine Ruckversicherung auf eine Welt jenseits der Kata-

strophe — jenseits eines Krieges, einer Inhaftierung, einer Zerstérung,

In der Kunst bekommt der Mensch sein Gesicht zurtick. Die Philosophin Carolin Emcke spricht von
einer Re-Humanisierung der Entrechteten. Derer, denen die Wiirde in gewaltvollen Verhiltnissen ge-
nommen wurde. Darum ist es so notwendig und unerlisslich, dass niemandem die Moglichkeit zum
kinstlerischen Ausdruck verwehrt wird. Dass alle in der Kunst sichtbar sein diirfen. Denn erst wenn
auch die Geschichten aus den Marginalien der Gesellschaft erzihlt werden kénnen, entsteht ein zumin-
dest annihernd vollstindiges Narrativ. Geschichtsbticher und Sachliteratur reichen nicht, um die Welt
zu verstehen. Ich komme aus einem diktatorischen System, ich weil3, wie wenig verldsslich Geschichts-
bticher sind. Und selbst wenn sie nicht rigoroser Zensur unterworfen oder alljahrlich umgeschrieben
werden, sprechen sie immer von zwei Seiten: von den Siegern und den Verlierern. Das mag historisch
korrekt sein, aber es reicht nicht, um die Gegenwart fassen zu konnen und — um sie auszuhalten. Die
Anniherung an die Wahrheit gibt es nur um den Preis der Ambivalenz. Die Wahrheit birgt eben immer
auch Widerspriiche. Diese haben in der offiziellen Berichterstattung, in den Zeitungen, der Tagesschau,

den Essays selten Platz. Aber die Kunst und Kultur, wenn sie frei ist, ist ein Ort eben genau dafir.

5. Interview mit dem Regisseur Marcus Kaloff zur Inszenierung (07.01.2026)

Die Fragen stellten die Dramaturgin Sylvia Martin und die Theaterpiddagogin Claudia Tost.

S. Martin: yMuttersprache Mameloschn«: drei Generationen, drei Haltungen 3um Jiidisch-Sein und gleichzeitig eine
Familiengeschichte — Was hat dich personlich an diesem Stiick fasginiert?

M. Kaloff: Mich hat besonders fasziniert, wie die einzelnen Figuren aus ihrer Biographie heraus versu-
chen, sich zu befreien von Vorurteilen und von eben dieser eigenen Biographie, also sprich: sich zu ver-
indern. Alle drei Figuren wollen sich verandern und verdndern sich auch in ithrem Leben. Also sie sind,
wie man so sagt, alle in Bewegung, ihre eigene Existenz in Frage zu stellen und daraus etwas Neues zu
schopfen. Und das gefillt mir total gut. Ich finde, wenn man mutig ist und sich neu erfindet, dann kann
man eigentlich nicht »auf die Schnauze fallen, weil was soll schon mehr passieren als schiefgehen? Und

5



das fand ich an dem Stiick toll, dass es das so einfingt: diesen Mut, sich zu verindern, auch wenn man
von den anderen daftir angefeindet wird von allen Seiten. Und das macht diese drei wirklich starken
Frauen aus, dass sie auch sehr emanzipiert ihr eigenes Leben in die Hand nehmen. Das gefillt mir rich-

tig gut.
S. Martin: Und welche Rolle spielt das Jiidisch-Sein dabei?

M. Kaloff: Ja das spielt fir die GroBmutter glaube ich eine grof3e Rolle, weil sie sich nicht nur als
Kommunistin begreift, sondern eben als Kommunistin und Judin. Und diese Kombination ist ihr wich-
tig, weil sie halt in der DDR auch viel Geld und Ruhm verdient hat damit, dass sie jiddische Lieder
singt. Sie findet es gut, dass die Enkeltochter sich fiir Religion, fiir’s Jiidisch-Sein interessiert. Sie will sie
da auch unterstitzen. Also z.Bsp.: Wie lebt man koscher?, Wie kocht man koscher?, und so — und
wird sehr schnell aggressiv, wenn ihre Tochter sozusagen den Atheismus lebt, den sie selber in der
DDR gepredigt haben. Das scheint aber trotzdem ein Widerstand in ihr zu sein, dass sie diese jidische
Identitit nicht hergeben will, die die Tochter schon lingst hergegeben hat. Und das ist so ein Konflikt,
wo die jidische Identitit eine Fragestellung ist in dem Stiick. Dies zeigt sich ganz besonders durch die
vierte Figur, die nie auftritt — ndmlich den Sohn Davie, der nach Israel ausgewandert und da in ein
Kibbuz gegangen ist. In meiner Phantasie — und das sagen die auch in dem Stiick — hat er sich auch
richtig abgenabelt von dieser Familie, ruft auch nicht mehr an, schreibt keine Briefe. Nach meiner
Phantasie ist das einer, der sich in dem Sinne sehr auf die Religion und den Zionismus zurtickgezogen
hat und dann vielleicht auch in den Gaza-Streifen reingeht und da den Staat verteidigt.

S. Martin: Das Stiick ist 2023 entstanden. Wie hat sich die Sichtweise verdndert? — Weil du jetzt gerade Gaza-S'trer-
fen ansprichst ...

M. Kaloff: Die Sichtweise hat sich glaube ich extrem verindert, weil sich im Moment bei uns in der Ge-
sellschaft eine judisch-palistinensische Frage ganz aktualisiert hat. Also das hatten wir ja Jahrzehnte
nicht »auf dem Ticker«. Ja das war vielleicht mal bei unseren Eltern so, dass man mal gehért hat von
diversen Kriegen, die es da mal gegeben hat. Und man hat vielleicht auch mal politisch was gehort von
einer Zweistaaten-Losung, Aber dass es plotzlich durch diesen Uberfall der Hamas so eskaliert und dass
man sich auf der anderen Seite auch Fragen nach Genozid stellt oder auch sagt: So eine konservative
Regierung, wie das im Moment in Israel ist — ist das noch gerechtfertigt mit dem wirklich wichtigen
Punkt: Ich muss mich gegen Terroristen verteidigen konnen? Und ich glaube, dass das total aktuell in
unserer Gesellschaft ist, wie vielleicht eine judische Frage seit 50 Jahren nicht mehr.

S. Martin: Du bast es gerade schon erwibnt, aber noch mal prignant: Was ist fiir dich der zentrale Kern des Stiickes?

M. Kaloff: Der zentrale Kern ist: Wie kann ich mich von Menschen in meiner Familie 16sen, ohne dass
ich Schmerzen bereite?

S. Martin: 1st das iiberhaupt miglich?

M. Kaloff: Nein ich glaube, du hast recht. Es ist nicht méglich, aber alle Figuren versuchen es ja. Und
versuchen, diesen Schmerz bei den anderen irgendwie zu lindern und ihn trotzdem fur ihr eigenes Le-
ben in Kauf zu nehmen. Das ist fiir mich das Zentrale.

S. Martin: Aber ich habe nicht den Eindruck, dass sie den Schmerg wirklich lindern wollen. Manchmal habe ich den
Eindruck, sie stechen noch mal richtig rein.

M. Kaloff: Naja, sie stechen richtig rein, aber ich glaube, um sich selbst zu schiitzen. Und das kennen
wir ja alle. Wie 16st sich ein Kind von uns? Was machen wir, wenn plétzlich alle Kinder aus dem Haus
sind. Oder: Wie beende ich eine Beziehung, wo ich schon ein halbes Jahr oder ein Jahr innerlich gekiin-
digt habe und mich nur nicht getraut habe. Oder: Wie verabschiedet man sich von den Eltern, wo man
sieht, die werden immer klappriger und alter? Und was ist plotzlich, wenn Mama oder Papa nicht mehr
da sind? — Das kennen wir ja alle. Die Schwierigkeiten und der Schmerz sind bei uns allen da. Und das
fingt das Stiick total gut ein. Und das ist fiir mich so die zentrale Frage. Das Politische und das Judische

6



und die Geschlechter-Frage und die sexuelle Ausrichtung, das sind alles interessante Nebenstringe fir
mich. Aber der Hauptstrang ist: Wie l6se ich mich innerhalb meiner Familie von meinen engsten Miit-
tern, Tochtern und GroBeltern?

C.Tost: Und die Antwort im Stiick?
M. Kaloff: Die Antwort im Stiick bleibt offen.

S.Martin: Wiirde ich auch sagen, die haben sich meiner Meinung nach nicht wirklich gelist oder? Ich mein natiirlich
ganz, konfkret: sie, also die Lin stirbt. also die Lin stirbt. Aber ob das eine 1isung ist, wiirde ich jetzt mal bezmweifeln.

M. Kaloff: Ja ich geb dir vollig recht. Sie bleiben alle in dem Netz der Familie gefangen, so weit sie auch
weggehen. Selbst Rahel schreibt ja immer noch an diesen Bruder, tiber Monate und kann sich ja auch
nicht 16sen. Sie behauptet zwar: »Mir geht’s jetzt hier gut und ich denk noch manchmal an dich. Das
wirdest du nie machen.« Aber sie emanzipiert sich ja trotzdem nicht.

S. Martin: Nein.

M. Kaloff: Sie bleibt ja immer an ihm hingen. Und insofern kommen sie aus diesem Netz nicht raus,
aus dieser Verstrickung, die wir alle seit Geburt haben. Wie es so schon heif3t: »Seine Freunde kann man
sich aussuchen, aber seine Familie nicht.« So ist das hier bei den dreien.

S. Martin: Gibt es eine Figur, die dir besonders am Herzen liegt?
M. Kaloff: Das ist eine ganz fiese Frage.

S. Martin: Ich weifs.

M. Kaloff: Ja ich find alle total spannend, aber wenn ich eine rausnehme, dann glaube ich Clara. Weil sie
so zerrissen ist und so wenig weil3, wo sie eigentlich hin will. Und die sagt mal einen Satz: »Als Eltern
kannst du sowieso nur alles falsch machen.« Das ist so eine Figur, die glaube ich merkt: egal was sie
macht, sie macht alles falsch. Und deswegen zicht sie sich zurtick. Sie kapselt sich ja ein. Und dann geht
sie aber auf wie eine Blume. Sie emanzipiert sich. Sie emanzipiert sich gegen von den Minnern, von
einer frauenfeindlichen Arbeitswelt und letztlich emanzipiert sie sich auch von der Tochter, dass sie am
Ende sagt: »Wir haben zumindest die Méglichkeit, dass wir uns in New York treffen.« Da ist sie dann
am Ende. Also diese Figur macht einen sehr schénen Bogen Sie bleibt nicht so stur.

S. Martin: Sie ist wahrscheinlich die, die sich am meisten verdandert. Du hast recht.
M. Kaloff: Und das traust du ihr erst gar nicht zu, weil du denkst, sie ist die »Arme« hier.

S. Martin: Das Stiick balanciert zwischen Ernst, Humor und Schmerz. Was iiberwiegt fiir dich? Oder ist es gleich ver-
terlt? Manche sagen ja, es ist eine Komaodie. Ich wiirde sagen, es lisst es beides 3u, je nachdem wie man es inszeniert. Wie
wiirdest du es seben?

M. Kaloff: Also es ist keine Komddie in dem Sinne von Slapstick. Es kommen zwar Witze vor, aber es
ist sehr ernst und geht eher so psychologisch an die Nieren, wenn man sich fir Familiengeschichten
interessiert. Es gibt aber einen ganz schonen Aspekt im Humor, den wir so von Stan Laurel und Oliver
Hardy wie auch Chatrlie Chaplin kennen. Wir Menschen lachen sehr gerne, wenn wir froh sind, dass wir
nicht in der Situation sind, die wir gerade sehen. Also du sichst schon: wenn Dick gleich durch die Ttr
kommt, kriegt er die Torte in die Fresse. Du weisst das und die Ttr geht auf und er kriegt die Torte ins
Gesicht. Und du siehst das und du lachst. Das ist so ein erleichterndes Lachen, anders als schadenfroh.
Du lachst erleichtert, weil du als Mensch nicht in der Situation bist. Und diese Komik ist hier ganz oft.
Die Leute »fetzen« sich und du findest das komisch, weil das so unerhort ist, wie sie miteinander umge-
hen.



S. Martin: Aber ich finde anch, weil man sich darin immer wieder selber erkennen kann.
M. Kaloff: Ja das wollte ich gerade noch sagen.
S. Martin: Entschuldignng.

M. Kaloff: Nein, das ist ja gut, dass du mich erginzt. Genau. Und du kennst das so und deswegen
lachst du. Und dieses Lachen ist oft in dem Sttick, was ich versuche mit Rhythmen zu unterstiitzen. —
Man kann nicht unbedingt sagen Pointen, aber doch dass man einen Rhythmus da auf so eine Spitze
hinarbeitet.

S. Martin: Welche Fragen stellt das Stiick an das hentige Publifeum? Und: stellt es iiberhaupt Fragen? Ich finde schon.

M. Kaloff: Die stellen sich schon. Eine Frage ist: Wie war das jidische Leben in der DDR — und wie
ist das judische Leben eigentlich heuter Es gibt ja nur noch sehr sehr kleine judische Gemeinden in
Ostdeutschland, aber die gibt es noch. Wie leben die eigentlich hier? Die Frage stellt sich. Und eine
Frage haben wir schon angerissen. Die Frage zwischen Palistina und Israel. Weil, wenn wir den ganzen
Abend tber Israel reden, dann werden die Leute schon bestimmte Bilder im Kopf haben. Es stellt auch
die Frage, ob das wirklich gut ist, alle Menschen, die zum Kommunismus oder zum Sozialismus gestan-
den haben, erstmal pauschal zu verurteilen. Die Lin sagt das ziemlich gut: »Ich hab dazu gestanden, was
ich da gemacht hab.« Und ich denke, so ein paar Jahrzehnte nach der Wende kann man diese Frage in
der Gesellschaft differenzierter stellen. Und letztlich, die Hauptfrage, die aufkommt — und die ist heu-
tig, die ist bei jedem: Kommunikation. Wie miissen wir miteinander reden — in der Familie, in proble-
matischen Situationen, wo es richtig Probleme gibt? Wie 16sen wir das? Und das das Stiick zeigt: Es
kann keine Losung sein, wenn sich jeder in sich selbst zuriickzieht und nicht miteinander kommuni-
ziert. Und das ist ja eine ganz allgemeine Frage, die die Zuschauer sicher auch interessiert.

C. Tost: Konntest du noch etwas zur Biihne sagen?

M. Kaloff: Das Stiick hat drei verschiedene Orte und fiinf verschiedene Zeiten. Das ist schwer, erst mal
auseinander »zu klamiisern«. Beim Publikum wird sich das eher wie ein Mosaik im Kopf zusammenset-
zen. Wir werden keine Tafeln hochhalten: »Hier ist jetzt New York, September« oder »Berlin, August«
oder so. Wir muten den Zuschauern zu, dass sie da mit uns springen. Nun zur Bithne dabei: Ich bin
sehr gliicklich tiber die Biihne, weil wir eben keine Puppenstube entwickelt haben, sondern weil wir mit
einfachen Materialien drei, vier verschiedene Welten darstellen kénnen. Die Schauspieler kénnen die
Biihne selber umbauen und plétzlich Materialien, Orte ganz anders benutzen, als sie ihre urspriingliche
Funktionalitit haben. Das Ganze geschieht in so einer schlichten Weise, die trotzdem die Bilder im
Kopf des Zuschauers entstehen ldsst. Das mag ich total gerne an dem Bithnenbild.

S. Martin: Dadurch wirkt es so lebendig, weil es immer im Fluss ist.

C. Tost: Und kannst du noch einen Sat zu den Zeitebenen sagen? Da bin ich beim Lesen ebrlich gesagt anch durchein-
ander gekommen.

M. Kaloff: Es gibt eine Ebene, die ist »jetzt in Berlin«. Hier packt Rahel die Koffer, um nach New York
zu gehen. Sie wohnt in Berlin, aber nicht mehr bei den beiden Frauen, sondern in einer WG oder so.
Sie kommt nur zu ihnen, um ihre letzten Sachen zu packen, bevor sie los reist. Das ist ein bisschen
schwer zu verstehen. Dann gibt es die Zeitebene davor. Von der wird nur erzihlt, dass sie da noch
wohnt und Davie, der Sohn auch noch da ist. Dann gibt’s noch eine Ebene davor, nimlich die DDR,
wo die GroBmutter aufgetreten ist. Und dann gibt es noch eine Zukunftsebene, wo sie in New York
angekommen ist. Das ist auch eine Hauptebene. Dann gibt es noch eine Ebene: Futur Zwei sozusagen
— noch zukinftiger — wo sie in New York angekommen ist, aber die Oma stirbt. Da findet inzwi-
schen ein Erdbeben statt. Das ist dann die fiinfte Ebene oder mit Erdbeben die sechste. So habe ich
mir analysiert, wo wir sind.

C. Tost: Treten manche von diesen Zeitebenen nur in Briefen anf?

8



M. Kaloff: Rahel und Clara schreiben ganz viel Briefe und Emails. In Berichten wird vor allem von den
zuriickliegenden Zeiten erzahlt. Das ist ein bisschen wie bei Brecht.

C. Tost: Du hattest beim Konzeptionsgesprich diese Methode zur Rollenentwicklung angesprochen. Hat diese anf den
Weg der Proben bisher beeinflusst?

M. Kaloff: Absolut. Das ist die Methode nach Stanislawski, wo du erst mal die Biographien der Figuren
erarbeitest und daraus die psychologischen Strange entstehen. Erst dann wird das raumlich und phy-
sisch aufgelost. Das ist eine Methode, die sehr auf die Schauspieler setzt — und sehr auf die psychi-
schen Vorginge. Das hat sich bis jetzt super eingel6st. Man braucht als Schauspieler ein bisschen Ge-
duld, aber es hat dann eine unheimlich gute Qualitit.

C. Tost: Gibt es da eine Lieblingsiibung von dir?

M. Kaloff: Ja, die »Als ob- Ubung. (siche S. 22)

TEIL 2: HINTERGRUNDE

6. Judentum — was ist das?

RAHEL Ich will nur ein paar Sachen wissen, ich trete schon keiner Sekte bei.
CLARA Musst du auch nicht, du bist ja schon drin.
RAHEL Du hast mich da rein geboren, also beschwer dich nicht.
CLARA Na toll.

Was sind die Juden? Ein Volk? Eine Nationalitit? Anhanger einer Glaubensrichtung? Oder gar eine
Rasse? Prinzipielle Fragen, auf die es, soviel sei vorab schon gesagt, nicht in jedem Falle befriedigende
Antworten gibt — gerade fiir Nichtjuden ein heikles Problem, das viel Sensibilitit erfordert, zumal es
immer wieder zu peinlichen Missverstindnissen im Umgang miteinander fihren kann.

In der Antike, zu Zeiten eines eigenen Staatswesens, waren die Juden ein Volk mit eigener Religion.
Auch in nachstaatlicher Zeit galt diese Definition noch. Im Mittelalter, unter den christlichen und isla-
mischen Vélkern, war die judische Identitit vornehmlich ein Problem der Religionszugehérigkeit. Mit
einem Ubertritt zum Christentum oder Islam erfolgte im Prinzip auch die véllige religiése und soziale
Trennung von der jidischen Gemeinschaft. Andererseits sind seit der Antike auch Angehorige anderer
Volker und Religionen zum Judentum konvertiert. Gegeniiber diesen sogenannten Proselyten gab es
seitens der judischen Gelehrten unterschiedlichste Auffassungen, die von schroffer Ablehnung bis zu

wohlwollender Befiirwortung reichten.

Das Judentum ist im Gegensatz zum Christentum und Islam keine missionarisch titige Religion. Zwar
ist es moglich, das Judentum anzunehmen, aber das Ubertrittsverfahren ist sehr kompliziert. Dennoch
gab es zu allen Zeiten und in fast allen Kulturkreisen Menschen, die sich bewuf3t dem jiidischen Glau-
ben zuwandten. Schon deshalb ist es absurd und unwissenschaftlich, von einer »jiidischen Rasse« oder

»judischem Blut« sprechen zu wollen.

In der Neuzeit wurde ein voéllig neues Selbstverstindnis entwickelt: zumindest in den west- europai-
schen Landern gab es nun den »Staatsburger jiidischen Glaubens« Ethnisch konnte sich dieser als
Deutscher, Franzose oder Englinder fithlen, als Gldubiger blieb er seiner judischen Religion verpflich-
tet. Damit schien die Ausgrenzung des Mittelalters endgiiltig der Vergangenheit anzugehoren.

Ganz anders stellte sich noch an der Schwelle zum 20. Jahrhundert die Situation in Osteuropa dar. Hier

waren Ghetto und offene, brutale Diskriminierung bittere Realitit geblieben. Diese feindliche Umwelt,



der eigene enge Kulturkreis mit Jiddisch als oft einziger Umgangssprache hatte deshalb gerade in Polen
und Russland unter den Juden das Gefiihl der nationalen Identitit nie ganz erloschen lassen. Im Ge-
gensatz zu den sich zunehmend sicher und etabliert fiihlenden »westlichen« Juden nahm das Ostjuden-
tum deshalb auch voller Begeisterung die Ideen des Zionismus auf.

Der im 19. Jahrhundert auch in Mittel- und Westeuropa um sich greifende Antisemitismus, eine Juden-
teindliche neuer Qualitit, rief allerdings selbst in den »zivilisierten« europiischen Staaten Skeptiker auf
den Plan. Dennoch — und trotz der grausigen Erfahrungen mit dem deutschen Nationalsozialismus —,
in den meisten europiisch geprigten Lindern der Welt dominiert das Selbstverstindnis des Staatsbiir-
gers judischen Glaubens: die religiose Verpflichtung gegentiber der tiberlieferten Religion und die
staatsbiirgerliche Verpflichtung gegeniiber der Heimat-Nation, der man sich, allen Erfahrungen der

Vergangenheit zum Trotz, legitim zugehorig fithlen kann.
Offen bleiben aber noch weitere Moglichkeiten der Identitat:

— als religi6s und national empfindender Jude, der die Nationalitit des Landes, in dem er lebt, fur sein
Selbstverstindnis nicht annimmt oder

— als national empfindender Jude und Atheist.

Ungeachtet des individuellen religiésen und nationalen Selbstverstindnis- so erkennt der Staat Israel
prinzipiell jedem Juden auf der Welt die Staatsbuirgerschaft zu, falls dieser es wiinscht.

Die jidische Tradition beantwortet die Frage nach der judischen Identitit kurz und knapp so: Jude ist
primir derjenige, welcher von einer jiidischen Frau geboren wurde. Mag hingegen die gesamte mannli-
che Linie judisch sein — Sohn oder die Tochter einer nichtjiidischen Mutter miissen selbst in diesem Fall
formal in die judische Gemeinschaft aufgenommen werden, um nach dem jiidischen Gesetz als Juden
gelten zu konnen. Die Problematik der jiidischen Identitit erschwert auch exakte Angaben iiber die

GroBe der judischen Gemeinschaft.

LIN Doch ich bin stolz und froh, dass man meine Geschichte noch héren will. Das gibt mir Hoffnung fiir die
nachfolgenden Generationen.
RAHEL Soll ich mir einen Davidstern auf den Bauch kleben, oder was?

7. Basisinformationen zum Judentum

Das Judentum ist die Religion des judischen Volkes. Sowohl die Hebriische Bibel als auch rabbinische
Schriften dienen als Grundlagen dieses Glaubens. Das Judentum zihlt zu den altesten Religionen, die

noch heute praktiziert werden.

Als Jehudi (Jude) bezeichnete man in der Antike einen Einwohner des Landes Jehuda (Judia). Das Land
existierte bis 70 nach der Zeitenrechnung (das hei3t nach christlichem Kalender 70 nach Christi Ge-

burt). Heute verwendet man den Begriff Jude oder Jidin fur eine Person, die entweder Kind einer judi-
schen Mutter ist oder aber zur judischen Religion konvertierte. In beiden Fillen wird die Person als Teil

des judischen Volkes und seiner Religionsgemeinschaft betrachtet.

Ein Israeli/eine Israelin ist ein Staatsbirger bzw. eine Staatsbiirgerin des heutigen Staates Israel. Zah-
lenangaben zur jidischen Weltbevolkerung schwanken zwischen 13 und 15 Millionen. Die gréf3ten ji-
dischen Gemeinschaften verzeichnen die USA (5,3 — 7,4 Millionen) und Israel (ca. 5,25 Millionen).
Zum Vergleich Zahlen aus einigen europdischen Lindern: In Frankreich leben 600 000 Jidinnen und
Juden, in GroB3britannien 300 000 und in Deutschland 200 000.

10



7.1 Der Talmud

Nach der jiidischen Uberlieferung erhilt Mosche am Berg Sinai von Gott nicht nur die zehn Gebote,
sondern viele weitere Bestimmungen — insgesamt 613 Gebote und Verbote. Etliche dieser Anordnun-
gen werden von ihm schriftlich in der Tora festgehalten. Sie wird daher auch schriftliche Lehre genannt.
Bei anderen an Mosche mitgeteilten Geboten besteht wiederum ein ausdriickliches Verbot, sie nieder-

zuschreiben. Sie diirfen von Generation zu Generation lediglich miindlich weitergegeben werden und
hei3en deshalb muindliche Lehre.

Spitestens nach der Zerstorung des Zweiten Tempels und der immer stirkeren Zerstreuung der Juden
wird die Niederschrift der miindlichen Lehre eine zeitgeschichtliche Notwendigkeit. Auf diese Weise
entsteht der Talmud, die Sammlung der miindlichen Lehre. Mit ihm soll dem Vergessen dieser fuir das

Judentum so wichtigen Bestimmungen entgegengearbeitet werden.

Im 2. Jahrhundert nach der Zeitenrechnung entsteht zunichst die Mischna (Lehre, Wiederholung). Die
komprimierte Vermittlung der Gebote in der Mischna regt Gelehrtenkreise in darauf folgenden Jaht-
hunderten zu eingehenden Diskussionen an. Ihre Debatten minden schlieBlich in einem weiteren, aus-
tihrlicheren Werk, der Gemara (Vollendung).

Beide zusammen, Mischna und Gemara, bilden den Talmud (Studium, Lehre). Bis heute bilden schrift-
liche und miindliche Lehre zusammen das Riickgrat jiidischen Lebens. Uber viele Jahrhunderte hinweg
widmen sich Generationen judischer Gelehrter mit ihren Schiilerinnen und Schiilern der Diskussion
und dem Kommentar dieser Lehren. Entwickelt wird auf diesem Wege eine zunehmende Spezifizie-

rung der Halacha, des jidischen Gesetzes.
7.2 Ethnisch-religiése Zugehorigkeit und Glaubensrichtungen

Ausgehend von deutschsprachigen Lindern und Spanien kristallisierten sich im Laufe der Zeit eigene
kulturelle Traditionen heraus. Dies war die Geburtsstunde des aschkenasischen (deutschen) und se-
phardischen (spanischen) Judentums. Es wurden eigene Sprachen (Jiddisch, Ladino) gepflegt und es

entstanden eigene Brauche und Riten, die noch heute ausgetibt werden.

11



Im Judentum lassen sich zwei religiose Hauptrichtungen voneinander unterscheiden: orthodoxes und
nicht-orthodoxes Judentum. Beide setzen sich aus mehreren separaten Bewegungen zusammen.

Das orthodoxe Judentum betrachtet die schriftliche und miindliche Lehre als Gottes Offenbarung an
Mosche. Die darin enthaltenen Gesetze sind daher verbindlich und unverinderlich. Zum orthodoxen
Judentum zihlen das modern-orthodoxe Judentum sowie charedische (hebriisch: fromme) Gruppie-
rungen:Die modern-orthodoxe Bewegung folgt einerseits strikt dem judischen Gesetz, zeigt sich ande-
rerseits aber aufgeschlossen gegentiber der nichtjudischen Gesellschaft, weltlicher Bildung und Frage-

stellungen der Moderne.

Charedische Bewegungen vertreten sehr konservative jiidische Lebensformen, in deren Mittelpunkt die
Einhaltung des jidischen Gesetzes und das Studium von Talmud und Tora stehen. Um sich darauf
konzentrieren zu kénnen, bevorzugen die Angehorigen dieser Bewegungen meist eine gleichgesinnte
Nachbarschaft. Weltlicher Bildung stehen sie oftmals distanziert bis ablehnend gegentiber. Jede charedi-
sche Gruppierung verfigt tiber eigene Kleidungstraditionen, manche tragen Schlifenlocken. Gruppen
mit orthodoxer Pragung bestehen auf strikter Geschlechtertrennung, In der Synagoge tibernehmen

Frauen keine aktiven Amter wie Rabbinerin oder Kantorin.

Das nicht-orthodoxe Judentum lisst sich in mehrere Bewegungen einteilen. Die bedeutendsten sind das
liberale Judentum (Reformjudentum/ progtessives Judentum), das konservative Judentum (Masorti-

Bewegung) und der Rekonstruktionismus:

Das liberale Judentum sieht die Tora als ein von Gott inspiriertes Werk. Das Judentum wird als Religion
mit der Pflicht zur Weiterentwicklung betrachtet. Ethische Gesetze der Tora werden hier bejaht, rituelle
Gesetze wie die Speise- und Schabbatgesetze hingegen als nicht verbindlich erachtet. Teile des liberalen
Judentums akzeptieren eine Person als jiidisch, sofern ihr Vater Jude und sie in der jiidischen Religion

aufgewachsen ist. Das liberale Judentum akzeptiert Frauen wie Manner in Synagogendmtern.

Das konservative Judentum versteht die Tora als von Gott offenbartes Wort. Es tritt fiir geméQigte Re-
formen unter Berticksichtigung der Halacha ein und ist bemiht, Tradition und Moderne behutsam mit-
einander in Einklang zu bringen. In manchen Fragen der Religion erscheint die konservative Bewegung
als Mittelweg zwischen liberalem und orthodoxem Judentum. Die meisten konservativen Gemeinden

akzeptieren in allen religisen Amtern Frauen wie Minner.

Der Rekonstruktionismus ist als jiingste der drei nichtorthodoxen Bewegungen bislang nur in den USA
verbreitet. Das Judentum ist aus dieser Sicht eine sich fortwahrend weiterentwickelnde Kultur. Es be-
trachtet die Tora nicht als gottgegeben, sondern als Erzeugnis der gesellschaftlichen und zeitgeschichtli-
chen Entwicklung des jidischen Volkes. Die Halacha wird nicht als bindend betrachtet. Personen wer-
den als jidisch erachtet, sofern sie einen judischen Elternteil haben und jidisch erzogen wurden. In
allen Gemeindeimtern werden Frauen wie Manner akzeptiert.

7.3 Bedeutung der Religion fiir jiidische Jugendliche
RAHEL: Ich wiirde gern was tun fiir die Welt, haben Sie eine Verwendung fiir mich?

Die ethnische und historische Dimension des Judentums stellt im Bewusstsein der Mehrzahl judischer
Jugendlicher eine feste Gro3e dar. Besondere Bedeutung kommt dabei der eigenen Familienchronik zu,

die als Teil der umfassenderen judischen Geschichte assoziiert wird.

12



Bei Jugendlichen aus nicht-religiosen Elternhdusern wird das eigene Judentum selten religis gedacht.

In ihren Augen ist mit Jidischsein zwar auch ein religioses Moment verbunden, die ethnische Herkunft
als Identitit stiftender Aspekt scheint demgegentber jedoch dominanter zu sein. Nicht wenige Jugend-
liche sehen das Judentum als Variante einer Nationalitit. Judentum bedeutet fiir sie, Teil der weltweiten

judischen Volksgemeinschaft zu sein.

Viele Jugendliche trennen Glaube und Glaubenspraxis: Zwar glauben sie an die Existenz Gottes, doch
ihre Uberzeugung schlagt sich nur selten in einer durchgingigen religiosen Praxis nieder. Die Mehrheit
judischer Jugendlicher lebt areligios, betrachtet sich selbst aber dennoch als Jidin oder Jude.

Manche judischen Jugendlichen befiirworten theoretisch die Forderungen einer bestimmten judischen
Bewegung — etwa des orthodoxen Judentums —, obschon dies kaum praktische Resonanz in ithrem All-
tagsleben findet. Die Mehrheit derjenigen Jugendlichen, die zu einer religiésen Praxis neigen, schafft
sich eigene Mischformen aus den einzelnen Positionen der Bewegungen. Nicht selten entstehen so
»neue Versionen« jidischer Speisegesetze (punkoscheres Fleisch: ja, Schweinefleisch: nein«) oder auch
der Schabbatgebote (»Am Freitagabend machen wir ein Schabbatessen, danach gehe ich in die Disco).

7.4 Die zionistische Idee

Seit Beginn der Diaspora* stand die Hoffnung auf Rickkehr nach Zion, dem Land der Vorviter, im
Mittelpunkt jiidischen Denkens. Im Laufe der Geschichte traten hier und da vereinzelt jiidische Persén-
lichkeiten auf, die sich aktiv fiir eine Besiedlung des heiligen Landes engagierten. Ende des 19. Jahrhun-

derts miindeten diese Bestrebungen schlieB3lich in der Bewegung des Zionismus.

Dieser Begriff bezeichnet eine nationale, jidische Bewegung, die den Gedanken der Besiedlung des
Landes Israel (damaliges Palistina) in die Tat umsetzt. Die Bewegung entstand einerseits als Reaktion
auf die Unterdriickung von Juden in Osteuropa, andererseits aufgrund der Erntichterung tiber das
langsame Voranschreiten bei der Umsetzung jidischer Gleichberechtigung im Westen.

Bei Theodor Herzl, dem spateren Kopf der Bewegung, kam die zionistische Idee erst durch antisemiti-
sche Erfahrungen auf. In seiner Schrift ,,Der Judenstaat® dullert er, die ,,Judenfrage sei ein ,,ver-
schlepptes Stick Mittelalter®. Da diese Frage eine politische sei, konne ihr nur auf politischem Wege —
durch Errichtung eines unabhingigen jiidischen Staates — begegnet werden. Auf dem ersten zionisti-
schen Kongress in Basel 1897 wurde der Zionismus als politische Kraft begriindet und das Recht des
judischen Volkes auf Riickkehr ins L.and der Viter beschworen.

Uber lingere Zeit hinweg stieBen Organisationen wie die Zionistische Vereinigung fiir Deutschland
(ZV{D) mit ihren Ideen von Pioniergeist und Aufbau eines judischen Llandes auf keinen groen Wi-
derhall innerhalb der deutsch-jidischen Gesellschaft. Diese betrachtete Paldstina als Zufluchtstitte rus-
sisch-judischer Fliichtlinge.

* zum Begriff Diaspora siche Glossar

Mit den historischen Entwicklungen in Deutschland und Europa ab der so genannten Machtergreifung
der Nationalsozialisten 1933 erhielten zionistische Ideen vermehrt Zuspruch. Das damalige britische
Mandatsgebiet Palistina wurde fir 55 000 deutsch-jidische Flichtlinge zur neuen Heimat, die Deutsch-
land zwischen 1933 und 1941 auf legalem Weg verlassen konnten.

13



8. Glossar
Mameloschn
Tschmok
Aschkenasi

Bialy

koscher
Kaschrut

Rabbi

Tora
Jom Kippur
Mischpoche

Zionismus

Yad Vashem
Kibbuz

Kaddish

Minjan

Diaspora

Jom-Kippur-Krieg

17. Juni 1953

jiddisch, »Muttersprache«
russisch, »Kuss«
mittel-, nord- und osteuropiische Juden und ihre Nachfahren.

Kurzwort fiir »Bialystoker Kucheny, eine Art runde Zwiebelbrotchen der

aschkenasischen Kiiche, von Hand geformt, fast nur in New York City
erhiltlich

»tauglich, alle Speisen, die nach den jidischen Speisegesetzen erlaubt sind
Judische Speisevorschriften/ - gesetze

»mein Meister, mein Lehrer, jidische Gelehrte bezeichnet, die die

Vorschriften der Tora auslegen
erste Teil des Tanach, der hebriischen Bibel
»Tag der Stihne«, deutsch »Verséhnungsfest«, der héchste judische Feiertag

»Familie, jiddisch »Familie, Gesellschaft, Sippschaft«, der Anfang des 19.
Wihrend die Bezeichnung im Jiddischen wertneutral verwendet wird, hat das

Wort im Deutschen hiufig eine abwertende Bedeutung,

sowohl eine Nationalbewegung als auch eine ethnonationalistische Ideologie,
welche die Errichtung eines judischen Nationalstaats in Paldstina anstrebte und
diesen nach der Griindung des Staates Israel 1948 bewahren und verteidigen will

staatliche israelische Gedenkstitte des Holocaust in Jerusalem

»Sammlungg, »Versammlung«, »Kommunex, lindliche Kollektivsiedlung in
Israel mit gemeinsamem Eigentum und basisdemokratischen Strukturen.

eines der wichtigsten Gebete im Judentum, darf nur gesprochen werden, wenn
ein Minjan anwesend ist

urspriinglich »zahlen, nummerieren«, Betergemeinde von zehn oder mehr im
religiésen Sinne mundigen Betenden, die n6tig sind, um einen vollstindigen
judischen Gottesdienst abzuhalten

deutsch »Zerstreuung, Verstreutheit, bezeichnet die Existenz religitser,
nationaler, kultureller oder ethnischer Gemeinschaften in der Fremde, nachdem
sie ihre traditionelle Heimat verlassen haben und mitunter iber weite Teile der
Welt verstreut sind, seit den 1990er Jahren mit Transmigration und
Transnationalismus erklirt

funfter arabisch — israelischer Krieg des Nahostkonfliktes, vom 6. bis zum 25.
Oktober 1973 von Agypten, Syrien und weiteren arabischen Staaten gegen Israel
gefiihrt

Volks- oder Arbeiteraufstand in der DDR, in deren Verlauf es in den
Tagen um den 17. Juni 1953 zu einer Welle von Streiks, Massen-

Demonstrationen und politischen Protesten kam

14



9. Das Jom Kippur Fest

CLARA Das ist nicht gesund, in deinem Alter nichts zu essen.
LIN Das ist Reinigung,
CLARA Das ist Unterzuckerung,
LIN Man kommt ins Denken.
CLARA Da will ich gar nicht hin.
LIN Ich schon.

Jom Kippur, auch bekannt als Versohnungstag, ist der hochste Feiertag im Judentum. Er fillt auf den
letzten Tag der »Zehn Tage der Reue und Umkehr« * nach dem judischen Kalender am 10. Tag des
Herbstmonats Tischri, gregorianisch) und gilt als der Tag, an dem die Glaubigen sich auf ihre spirituelle
Reinigung konzentrieren: Sie fasten fiir einen Zeitraum von etwa 25 Stunden, beginnend am Vorabend
bis zur Nacht des Feiertags. Wihrend dieser Zeit sind Essen und Trinken sowie andere kdrpetliche Be-
durfnisse wie Waschen und Koérperpflege untersagt.

Das letzte Essen vor dem Fasten ist jedoch festlich, an seinem Ende segnen die Eltern ihre Kinder. Der
Versohnungstag ist auch die Zeit, um Konflikte zu befrieden. Darum gibt es den Brauch, am Vorabend
Streitigkeiten beizulegen. In Erinnerung an die Opfer im Tempel ist der Tag durch grof3ztigiges Geben
bestimmt, genauso wie die Seelen der Verstorbenen Vergebung erhalten: Im Gebet »Jiskor« wird der
Verstorbenen gedacht und es wird ithnen eine Gedenkkerze entziindet.

Am Vorabend findet das Auftaktgebet »Kol Nidrej« (»Alle Geltibde«) statt. Das eindrucksvolle Gebet
entstand im Mittelalter, als Juden haufig ihrem Glauben unter Bedringnis abschworen mussten. Sie ba-
ten damit, diese Eide nichtig zu machen. Die Absolution bezieht sich heutzutage nur auf solche Ge-
libde, die Gott und das Gewissen betreffen.

Im »Widduj«, dem Stindenbekenntnis, werden Verfehlungen benannt, wihrend das »Ne'ila«-Gebet zum
Tagesende mit grof3er Feierlichkeit gesprochen wird. Der Thoraschrein bleibt dabei ge6ffnet, ehe Jom
Kippur mit einem allerletzten, langen Schofarton beendet wird.

Es ist ein weitverbreiteter Brauch, sich an diesem Tag weil3 zu kleiden. In der Synagoge tragen die
Minner ein langes weilles Gewand, den Kittel. Zusammen mit dem traditionellen Gebetstuch, das Tal-

lit, symbolisiert es Reinheit. Auch Frauen tragen hiufig weile Gewinder.

An Jom Kippur begriilen sich die Glaubigen mit »Gmar Chatima Tova« (»Mo6gest du einen guten Ab-
schluss (des Buches des Lebens) haben«. Auch wiinschen sie sich »Tzom Kal« (»Moge dein Fasten leicht

sein«).

* nach dem jidischen Kalender am 10. Tag des Herbstmonats Tischri, nach dem gregorianischen Kalender im September

oder Oktober zu jihrlich unterschiedlichen Daten

10. Jiidische Gemeinden in der DDR

In der DDR lebten laut offiziellen Angaben knapp 500 Jidinnen und Juden, die in finf jidischen Ge-
meinden zusammengeschlossen waren. Diese finf Verbinde wurden im Dezember 1990 in den Zen-

tralrat der Juden in Deutschland aufgenommen.

Bereits kurz nach der Befreiung Berlins durch die Sowjetarmee waren die ersten Juden in die damalige
Sowjetische Besatzungszone (SBZ) zuriickgekehrt. Viele dieser Riickkehrer wollten mithelfen, ihren

Traum von einer sozialistischen Gesellschaftsordnung in Deutschland zu verwirklichen. Allerdings ge-

15



rieten schon sehr frih bekennende Mitglieder der jidischen Gemeinde in Konflikt mit der sowjetischen
Besatzungsmacht. Die Situation verschirfte sich Anfang der 1950er-Jahre in der 1949 gegriindeten
Deutschen Demokratischen Republik, als im Rahmen einer »Sduberungskampagne« in der

Sowjetunion Juden als »Konterrevolutionire« und »zionistische Agenten« verfolgt wurden. Viele Juden
flohen aufgrund der Repression daraufthin aus der DDR in die Bundesrepublik.

Nach dem Tod des Parteifiihrers der KPdSU, Josef Stalin, am 5. Mdrz 1953 endete die Diskriminierung
der Juden in der DDR. Polizeiaktionen und Verfolgungen wurden eingestellt, inhaftierte Gemeindemit-
glieder freigelassen und die Mehrheit der jidischen Ex-Parteimitglieder rehabilitiert. Die zahlenmafig
kleineren Gemeinden erhielten Zahlungen fiir die Erneuerung der Synagogen, zum Unterhalt eines Al-
tersheims, einer koscheren Metzgerei und fiir die Instandhaltung des judischen Friedhofs in Berlin-
WeiBlensee. Seit 1961 erschien das »Nachrichtenblatt der Jiidischen Gemeinde von Berlin und des Ver-
bandes der Jiidischen Gemeinden in der Deutschen Demokratischen Republik« als Informationsorgan
der Jidischen Gemeinde in der DDR.

In den 1980er-Jahren 6ffnete sich die DDR-Fithrung weiter, ohne allerdings die weiterhin antisemiti-
sche Vorurteile transportierende israelfeindliche Propaganda einzustellen. Und erst nach der Wende
bekannte sich die neue de-Maiziere-Regierung »zur Mitverantwortung fiir Demutigung, Vertreibung
und Ermordung judischer Frauen, Manner und Kinder« und »zu dieser ,Last der deutschen
Geschichte«.

1989 zihlten die finf jidischen Gemeinden in der DDR rund 400 Mitglieder, die Mehrzahl, etwa 250,
lebte in Ostberlin. Diese Gemeinden wurden 1990 als Mitglieder in den Zentralrat aufgenommen.

Ein interessanter Dokumentarfilm zum Thema ist unter folgendem Link zu finden.

https:/ /www.bpb.de/mediathek /video /542705 /komm-wir-fliecen-uebers-brandenburger-tor/

11. Die Sdngerin Lin Jaldati — Jiddische Lieder in der DDR

LIN Ich bin deine Mutter, wimmle mich nicht einfach so ab.
CLARA Jetzt bist du spieBig, seit wann bist du denn Mutter?

Die Figur der »Lin« im Theaterstiick — jiddische Singerin, Bithnenkarierre in der DDR — weist einige
biographische Parallelen zur Singerin und Interpretin Lin Jaldani auf. Inwieweit diese ein Vorbild der

Figur »Lin» im Stiick ist, weiss die Autorin selbst. In jedem Fall ist ihr Leben und kiinstlerisches Schat-
fen beachtlich:

Lin Jaldati wird am 13. Dezember 1912 unter dem Namen Rebekka Leinte Brilleslijper in Amsterdam
geboren. Thre Eltern sind Obst-und Gemiisehindler in einem armen Teil des Judenviertels von Ams-
terdam, dem »Jodenhoek«. Sie nimmt Tanzunterricht, mochte Tanzerin werden, doch der Vater lehnt
diesen Wunsch strikt ab. Mit 14 beginnt sie, in einem Niéhatelier zu arbeiten, nimmt aber gleichzeitig
heimlich weiter Ballettunterricht.

Als ihre Lehrerin Lili Greens 1930 das Nederlands Ballet griindet, gehort Lin zum Ensemble. 1934 er-
hilt sie ein Engagement als Balletttinzerin in Simon Dicksons Revue-Truppe und reist mit ihr durch

Europa. 1936 tritt sie der Kommunistischen Partei der Niederlande bei.

16


https://www.bpb.de/mediathek/video/542705/komm-wir-fliegen-uebers-brandenburger-tor/

Im Kulturklub Schalom Anski gibt Lien ihre ersten Gesangsabende mit jiddischen Liedern. Bei der
Findung ihres Kiinstlernamens hilft ihr ein Freund, der sie »Jaldati« — hebriisch fiir »Mein Madchen«
nennt. Aus Rebekka Lientje Brilleslijpers wird Lin Jaldati.

1937 lernt sie in Den Haag den Pianisten Eberhard Rebling kennen, einen deutschen Kommunisten,
der in die Niederlande emigriert ist. Er begleitet sie fortan bei ihren Tanz- und Gesangsauftritten am

Klavier. Auch privat werden sie ein Paar, 1941 wird die erste Tochter Kathinka, geboren.

Is im Mai 1940 die deutsche Wehrmacht die Niederlande besetzt, schlieBen sich Lin Jaldati und Eber-
hard Rebling einer antifaschistischen Widerstandsgruppe an und gehen schlieBlich in den Untergrund.
Zusammen mit Lins Schwester Jannie und deren Familie zichen sie in ein altes Haus, »Het Hooge Nest«
genannt, das in Naarden bei Amsterdam in einem Wald liegt. Das »Hohe Nest« wird nicht nur zum Re-
fugium fiir die gesamte Familie Brilleslijper, sondern auch fiir zahlreiche andere Schutzsuchende. 17
Menschen halten sich zeitweise dort versteckt.

Am 10. Juli 1944 wird das Versteck verraten. Lin gelingt es rechtzeitig, ihre Tochter Kathinka in Sicher-
heit zu bringen. Sie selbst, ihre Familie und fast alle Freunde werden verhaftet und in das Durchgangs-
lager Westerbork gebracht. Eberhard Rebling, dem als Deserteur die Todesstrafe droht, gelingt die
Flucht. Von Westerbork aus wird die Familie Brilleslijpers in das Vernichtungslager Auschwitz-Birkenau
deportiert. Lin und ihre Schwester Jannie werden Anfang November 1944 mit dem letzten Transport in

das KZ Bergen-Belsen gebracht, der jingere Bruder Jacob und die Eltern werden in Auschwitz ermor-
det.

In Bergen-Belsen treffen Lin und Jannie zwei jidische Madchen wieder, die sie in Auschwitz kennenge-
lernt hatten: Anne und Margot Frank. Bis zu ihrem Tod kiimmern sie sich um sie. Spater werden sie
Otto Frank, ihrem Vater, die Nachricht vom Schicksal seiner Tochter iiberbringen.

Bei der Befreiung des Lagers am 15. April 1945 ist Lin Jaldati schwer krank und wiegt nur noch 28 Kilo.
Auch Jannie tiberlebt. Nach Kriegsende kehrt Lin Jaldati zuriick in die Niederlande, wo sie ihren Mann

und ihre Tochter wiederfindet. Ende 1945 tritt sie mit Eberhard Rebling zusammen erstmals wieder in

17



Amsterdam auf. 1946 gehen Jaldati und Rebling in den deutschen Besatzungszonen und in Skandinavi-
en auf Tournee, sie treten meistens vor Displaced Persons und bei judischen Organisationen auf. Auch
in Zirich, Warschau, £.6dZ, Prag und Berlin geben sie Konzerte und nehmen 1949 am ersten Weltftrie-
denskongref3 in Paris teil. Als Eberhard Rebling 1952 in Ostdeutschland eine Stelle als Chefredakteur
der Zeitschrift »Musik und Gesellschaft« angeboten bekommt, zieht die inzwischen vierképfige Familie

— wenige Monate zuvor ist die zweite Tochter Jalda geboren worden — nach Betlin.

Ihr erstes Konzert gibt Lin Jaldati bei einer Gedenkveranstaltung zur Reichs-Progromnacht am Pots-
damer Platz. Das Publikum ist von ithrem Programm »Judische Kampflieder« begeistert. Es folgen wei-
tere Konzerte, Schallplattenaufnahmen und bald ist Lin Jaldati auch im Radio zu horen.

Schon 1948 wird Lin Jaldati durch eine Sendung im Rundfunk in der DDR o6ffentlich bekannt. Nach
ihrer Ubersiedelung 1952 in die DDR ist die Kunstlerin bleibend in den DDR-Medien prisent.

»Die Singerin Lin Jaldati war ein Prestigeobjekt der DDR. Lin hat Schallplatten produziert, war im Ra-
dio. Sie war eine bekannte Kiinstlerin. Mit dieser Karte hat sie sehr gut gespielt. Also theoretisch konn-
ten die ihr nichts anhaben. Praktisch sehr wohl. Mit dem Sechstagekrieg 1967 wurde sie aus allen Ra-
dio- und Fernsehsendungen der DDR rausgeschnitten. 1975 kippte plétzlich die Kulturpolitik der
DDR und Lin bekam eine Einladung fir ein Konzert in der Kleinen Komdédie im Deutschen Theater.
Das Konzert war innerhalb von wenigen Stunden ausverkauft. Von Stund an war Lin Jaldati wieder im

offiziellen Leben drin, auch bei den Berliner Festtagen, dem grofen Kulturfestival in Ost-Berlin.«  (Jal-
da Rebling tiber ihre Mutter)

Zusammen mit ihrem Ehemann, Eberhard Rebling, gilt Lin Jaldati in der DDR als eine Reprisentantin
»fortschrittlicher jiidischer Kultur«. In der DDR findet das jiddische Lied vor allem durch ihr Wirken
Widerhall. Die politische Wende von 1989/1990 erlebt Jaldati nicht mehr. Am 31. August 1988 stirbt

sie in einem Berliner Krankenhaus an Krebs.

12. Humor — Zwischen Klischee und Grenziiberschreitung

CLARA WeiBt du tiberhaupt, was Mischpoche heif3t?
RAHEL Jiddisch fiir zusammengerotteter Haufen, der Probleme aus sich selbst heraus produziert und das als

Lebensgrundlage braucht. Auch bekannt als Familie.

Judischer Humor gehe an Grenzen und dartber hinweg, sagt Regisseur Jascha Hannover. In der zwei-
teiligen Dokumentation »Judisches Leben, Jidischer Humor« zeigt er, wie sich der jidische Witz in der
Bundesrepublik und Europa entwickelt hat. Das sei nicht immer zum Lachen gewesen.Die Einstellung
der meisten Juden zu threm Humor sei zwiespiltig, sagt der Regisseur Jascha Hannover. Auf der einen
Seite sei der Humor identititsstiftend, so Hannover: »Gleichzeitig sind aber auch alle ein bisschen ge-
nervt von diesem Klischee und von dieser Erwartungserhaltung, dass sie als Juden immer gute Witze
parat haben missen.« Besonders in der Bundesrepublik der 1960er-Jahre sei die Geschichte des jidi-
schen Witzes spannungsreich, sagt Hannover. Der Holocaust sei noch nicht so lange her gewesen und
das Angebot an die deutsche Mehrheitsgesellschaft verlockend: »Wenn wir mit den Juden tber die Ju-
den lachen, dann lachen wir damit auch unsere Verbrechen ein bisschen weg.« Allerdings setzten sich
seit geraumer Zeit mehr und mehr jiidische Stimmen dagegen zur Wehr; sie wollten nicht als Figuren
zur deutschen »Wiedergutwerdung« missbraucht werden, sagt Hannover: »Das gilt fir das Abfeiern von
judischem Humor genauso wie fur Klezmermusik sowie fir »verkitschte Bilder von vermeintlich judi-
scher Kultur, die aber oft mit dem Alltag von Jidinnen und Juden heute in Deutschland kaum etwas zu

tun haben.« Bei der Frage, wer tiber wen und tiber was lachen darf, gehe es immer um den Zusammen-

18



hang, betont der Regisseur: »Das ist immer eine Frage von Kontext. In welchen Bezichungen stehen
Menschen zueinander? Wer macht die Witze? Klar ist, dass Judinnen und Juden erst mal berechtigt sind

andere Witze zu machen als Nichtjuden.«

Die zweiteilige Dokumentation »Judisches Leben, Judischer Humor« ist unter folgenden Links an-

schaubar:

juedischer-humor-2-2/

13. Drei jiddische Lieder aus dem Stiick

BAY MIR BISTU SHEIN

Kh'vel dir zogn, dir glaykh tzu hern Bay mir bistu sheyn,

Az du zolst mir libe derklern Bay mir hostu heyn,

Ven du redst mit di oygn Bay mir bistu eyner oyf der velt.
Volt ikh mit dir gefloygn vu du vilst Bay mir bistu git,

S'art mikh nit on Bay mir hostu »it,

Ven du host a bisele seykhl Bay mir bistu tayerer fun gelt.

Un ven du vaytzt dayn kindershn shmeykhl  Fil sheyne meydlekh hobn shoyn gevolt nemen mir,
Vendu bist vild vi indianer Un fun zay ale oys-geklibn hob ikh nor dikh.

Bist afile a galitsianer
Zog ikh: dos art mikh nit.

BAY MIR BISTU SHEIN, ist ein Swingstick, das 1938 durch die Andrews Sisters bekannt gemacht
wurde. Das Original wurde 1932 fir ein jiddisches Musical geschrieben. Im deutschsprachigen Raum ist
das Lied auch unter dem Titel »BEI MIR BIST DU SCHON« bekannt.

IHR FREGT MICH VOS ICH TROIR - Freilach Song Brothers Nazaroff

Ihr fregt mich vos ich troir, You ask me why I’'m mournful

19


https://www.bpb.de/mediathek/reihen/juedisches-leben-in-deutschland/505752/juedisches-leben-juedischer-humor-1-2/
https://www.bpb.de/mediathek/reihen/juedisches-leben-in-deutschland/505752/juedisches-leben-juedischer-humor-1-2/
https://www.bpb.de/mediathek/reihen/juedisches-leben-in-deutschland/505754/juedisches-leben-juedischer-humor-2-2/
https://www.bpb.de/mediathek/reihen/juedisches-leben-in-deutschland/505754/juedisches-leben-juedischer-humor-2-2/
https://de.wikipedia.org/wiki/Swing_(Musikrichtung)
https://de.wikipedia.org/wiki/The_Andrews_Sisters
https://de.wikipedia.org/wiki/Musical
https://de.wikipedia.org/wiki/Deutsche_Sprache

Vos vein ich oif’n koll Why alone I sit and pine?

Tzveb freind hob ich ferloren Two friends I've lost forever,

In bedhe auf einmol. And both of them at one timel!

Der ershte is mein liebste, One of them is my beloved,

A Maiden lieb ind fein, She is fair and she is fine,

Vos hot mir obgeshvoren She solemnly had promised

Oif evig troi tzu zein. That forever she’d be mine.

Chorus

Der tzveite is mein chaver, And the other is my comrade,

Mein bester, guter freind, Dearest friend I've ever known,

Mit velcher, mein getraier Tomorrow he’ll be married

Geht tzu der Schippe heint. To the girl who said she’d be my own.
Chorus

Nit fregt mich vos ich troir, Don’t ask me why I’'m mournful,
Vos vein ich oif’n koll Why alone I sit and pine?

Tzveb freind hob ich fetloren Two friends I’ve lost forever,

In bedhe auf einmol. And both of them at one time!
TUMBALALAIKA

Shteyt a bokher, un er trakht (also shteyt un trakht) A young lad stands, and he thinks
Trakht un trakht a gantse nakht Thinks and thinks the whole night through
Vemen tzu nemen un nisht farshemen Whom to take and not to shame
Vemen tzu nemen un nisht farshemen Whom to take and not to shame
Tumbala, Tumbala, Tumbalalaika Tumbala, Tumbala, Tumbalalaika
Tumbala, Tumbala, Tumbalalaika Tumbala, Tumbala, Tumbalalaika
Tumbalalaika, shpil balalaika Tumbalalaika, strum balalaika
Tumbalalaika (also Shpil balalaika), freylekh zol zayn Tumbalalaika, may we be happy
Meydl, meydl, kh'vil bay dir fregn, Girl, girl, I want to ask of you

Vos ken vaksn, vaksn on regn? What can grow, grow without rain?
Vos ken brenen un nit oyfhern? What can burn and never end?

Vos ken benken, veynen on trern? What can yearn, cry without tears?
Tumbala, Tumbala, Tumbalalaika Tumbala, Tumbala, Tumbalalaika
Tumbala, Tumbala, Tumbalalaika Tumbala, Tumbala, Tumbalalaika
Tumbealalaika, shpil balalaika Tumbalalaika, strum balalaika
Tumbalalaika (also Shpil balalaika), freylekh zol zayn Tumbalalaika, may we be happy
Narisher bokher, vos darfstu fregn? Foolish lad, why do you have to ask?
A shteyn ken vaksn, vaksn on regn. A stone can grow, grow without rain
Libe ken brenen un nit oyfhern. Love can burn and never end

A harts ken benken, veynen on trern. A heart can yearn, cry without tears
Tumbala, Tumbala, Tumbalalaika Tumbala, Tumbala, Tumbalalaika
Tumbala, Tumbala, Tumbalalaika Tumbala, Tumbala, Tumbalalaika
Tumbalalaika, shpil balalaika Tumbalalaika, strum balalaika

Tumbalalaika (also Shpil balalaika), freylekh zol zayn Tumbalalaika, may we be happy

20



TEIL 3: VORSCHLAGE ZUR NACHBEREITUNG

LIN Willst du reden?
CLARA Woruber?
LIN Weil3 nicht.
CLARA Gut. Nein.
LIN Das kannst du namlich.
CLARA Wenn ich reden wollen wiirde, wiirde ich reden.
LIN Ich wollt nur sagen.
CLARA Gut. Danke.
LIN Bitte.
CLARA Danke.

14. Gespriachsimpulse
EINDRUCK UND MOMENT - alle

Findet fir euch Worte, die einen Eindruck von dem Theatererlebnis beschreiben. Versucht, moglichst
genaue Worte zu finden. Diese werden aufgeschrieben und die Blitter gesammelt oder auf einen Hau-

21



fen gelegt. Nun zieht jeder Teilnehmer und jede Teilnehmerin ein Wort und benennt dazu einen Mo-
ment, welcher selbst einfallt.

FRAGEN ZUM STUCK - in Kleingruppen

Welche Fragen kamen bei euch beim Betrachten der Geschichte auf? Gab es Unklarheiten, Uberra-
schungen oder auch andere Meinungen? Besprecht dies zusammen und formuliert eine Frage (ca. 10
min). Diese wird aufgeschrieben. Alle Blatter werden gesammelt und im zweiten Schritt ausgetauscht.
Jede Gruppe bekommt eine andere Frage und bespricht sich dazu ca. 10 min. Danach prisentieren alle
Gruppen nacheinander ithre »Antworten« bzw. die Themen der Diskussion.

AHA! - in Kleingruppen oder alle

Was hat euch an dem Stiick Gberrascht? Was habt ihr zuvor nicht gewusst bzw. hattet ein anderes Bild
dazu. Versucht, beides zu formulieren: die Erwartung und die Uberraschung, Was wiirde euch weiterhin
interessieren, herauszufinden?

»GROSSAUFNAHME«

TOCHTER — MUTTER — GROSSMUTTER - in drei Kleingruppen

In drei Gruppen werden die Informationen zu jeder Figur gesammelt. Was erzihlt das Stiick tiber die
Figur? Was hat sie erlebt? Was ist ihr Konflikt? Wie versucht sie, diesen zu I6sen? Wie ist ihr Verhiltnis
zu den anderen beiden Figuren? Wo gibt es Unterschiede, wo Parallelen?

Nachdem ihr versucht habt, méglichst viel tiber die Figur herauszufinden, lasst eure Phantasie spielen.
Schildert ein Erlebnis dieser Figur in der Vergangenheit. Wovon triumt die Figur? Was konnte in der
Zukunft geschehen?

Nachdem ihr nun die Tochter Rahel, die Mutter Clara oder die Grofimutter Lin niher betrachtet habrt,

entscheidet euch fiir einen Satz, den eure Figur gern zu den anderen beiden sagen wiirde.

RECHERCHE - in Kleingruppen oder alle
Welche kulturellen Traditionen haben euch selbst geprigt? Wie unterscheidet sich euer Alltag oder die
Ansichten eurer Generation von den Generationen eurer Eltern und GroBeltern? Welche Einflusse

sind euch wichtig und welche wiirdet ihr gern dndern?

15. Die »Als ob« Ubung nach Stanislawski

Stanislawski bezeichnet als ersten Grundpfeiler seines Systems das innere und dussere Handeln. Der
Schauspieler soll »fiir etwas handeln«. Aussere Handlungen — Ginge, Positionsverinderungen, Titig-

keiten — mtussen auf einen inneren Vorgang bezogen sein.

Das Handeln ist also »der erste Beweger des psychischen Lebens auf der Bihne«. Aber der Schauspie-
ler soll nicht »irgendwie handeln«, nur damit gehandelt ist, sondern »die szenische Handlung soll inner-
lich begriindet, logisch, folgerichtig und in der Wirklichkeit méglich« sein. Damit ist sie auch wahrhaftig
und echt. Aber wie komme ich dazu?

Stanislawski zeigt an einfachen Beispielen, wie die dussere und die innere Handlung sich gegenseitig
bedingen. In seiner fiktiven Schule, in der er alle Untersuchungen seiner Biicher angesiedelt hat, ldsst er
einen Schiiler eine Ttr aufmachen. Das ist schnell getan — und so getan, einfach aufgemacht, wie
wenn nichts wire — auch nicht interessant. Stanislawski ldsst nach Begriindungen suchen. Die Ttre
zumachen, weil es zieht, weil im Nebenzimmer jemand zuhéren kénnte. Aber das sind bloss erste An-

22



sitze einer Begriindung,. Stanislawski schligt vor, die Ttre miisse um jeden Preis zugemacht werden,
»weil vor der Ttir ein Tobstichtiger steht, der vorher in diesem Zimmer gewohnt hat und nun aus der
Klinik ausgebrochen ist«. Diese Begrindung verindert und vertieft die Handlung schlagartig und
macht sie fur den Zuschauer interessant. Die Handlung ist begrindet.

»Offnen Sie die Tiire, als ob der Tobsiichtige draussen stehel« Der Schauspieler hat also nicht in Trance
zu fallen und leibhaftig den Tobsiichtigen vor sich zu sehen, wenn er die Ttre aufmacht, sondern er hat
die Tire aufzumachen, »als ob« dieser Tobstichtige draussen stehen wiirde. — Jemand hilt die Hand zu
jemand hin und wartet. Die Handlung ist leer, nicht begriindet. In solch leere Handlungen fithrt Sta-
nislawski ein »Als ob« ein, z.Bsp. »als ob er einen Brief in der Hand hielte«. Die Handlung ist interes-

santer, weil sie begriindet ist, begriindet durch eine Annahme, ein Als ob.

Dieses erste Als ob 16st nun aber noch weitere Als obs aus, zum Beispiel »als ob der Brief adressiert
wire, als ob ,geheim' darauf stiinde usw.«. Daraus ergibt sich zwingend ein Gang, eine neue Handlung:
die Notwendigkeit, in eine Ecke zu gehen, den Brief allein zu lesen oder sogar den Raum zu verlassen.
Ein Als ob 16st also weitere aus, und ein Als ob nach dem anderen nétigt zu Handlungen. Das Als ob

zwingt zum Handeln.

»Nehmen Sie den Aschenbechert, als ob er ein kalter Frosch sei. Fassen Sie den Handschuh an, als ob er
eine Maus sei. Setzen Sie das Glas an die Lippen, als ob Wasser drin sei, als ob Gift drin sei.«

Stanislawski unterscheidet »einfache Als obs« und »magische Als obs«. Das Beispiel vom Aschenbecher
zeigt ein einfaches Als ob, es »erfiillt seine Rolle allein, sofort, ohne Verlangen nach Erginzung und
Hilfe«. Es verindert und begriindet die Handlung, aber es hat keine weitreichenden Folgen, seine Wit-

kung klingt sogleich wieder ab. Seine Wirkung war unmittelbar, einfach.

Das Beispiel vom Gift zeigt ein magisches Als ob, »das im Augenblick instinktiv die Handlung selbst
erregt«. Auch die Einfihrung des Tobstichtigen vor der Tire ist »ein magisches Als ob, es ruft grosse,
echte Erregung und sehr lebhafte Handlung hervor«. Das magische Als ob erreicht tiefere Schichten als
das einfache, beim Gift-Als ob kommt Todesangst und Todessehnsucht ins Spiel, ahnlich beim Tob-
stchtigen Furcht und Schrecken. Das magische Als ob 16st innere Prozesse aus, fithrt zu Erschitterun-
gen und dringt zu Entladungen. Die magischen Als obs kénnen fiir Momente des Spiels, aber auch fur
ganze Szenen, ja ganze Rollen die entscheidenden Impulse auslésen. Merken wir uns aber auch hier
wieder: sie sind blosse Annahmen, bewusst eingesetzte Mittel, die im Schauspieler psychische Prozesse
auslosen, woraus sich Handlungen entwickeln. Wir werden sehen, dass die magischen Als obs vorsich-
tig gewihlt werden mussen, auch hier besteht die Gefahr, dass die Als obs Selbstzweck werden und
nicht mehr im Kontext von Stiick und Rolle stehen.

Das Geheimnis der Wirkung des Als ob beruht darauf, dass es nicht nur zeigt, was ist sondern »was
sein konnte«. Das Als ob bestatigt nicht das gesagte Wort oder die ausgefithrte Handlung sondern es
stellt Fragen, »Fragen nach der Lésung«. Das Als ob fiihrt also den Schauspieler und mit ihm den Zu-
schauer Gber die Szene hinaus, das Als ob zeigt, wie man heute sage wiirde, Alternativen auf. Diese Ge-
danken Stanislawskis fiihren, streng weiterverfolgt, weit tiber jeden Naturalismus hinaus zu Uberlegun-
gen, die viel friher schon Diderot und spiter Brecht zu ihren Forderungen an den Schauspieler geftihrt
haben. Wir erkennen hier bereits den Kern von Brechts epischer Spielweise.

Quellenangaben: (Stand 21.01.2026)

1. Das Stiick, S. 2: Programmbheft Theater der Altmark Stendal, Spielzeit 2025/26
2. Unsere Besetzung, S. 2: https:/ /www.tda-stendal.de/spielplan/produktionen/muttersprache-
mameloschn-1662845#1662938

23


https://www.tda-stendal.de/spielplan/produktionen/muttersprache-mameloschn-1662845%231662938
https://www.tda-stendal.de/spielplan/produktionen/muttersprache-mameloschn-1662845%231662938
https://www.tda-stendal.de/spielplan/produktionen/muttersprache-mameloschn-1662845%231662938

3. Der Regisseur Marcus Kaloff, S. 3: https://www.tda-stendal.de/menschen/gaeste

4. Die Autorin, S. 3: https:/ /heinrich-von-kleist-gesellschaft.de/kleist-preise/kleist-preis-2024-preistraeger-s-ma-
rianna-salzmann/

4.1 Sasha an Max, 09.04.16, S. 4: http://sashamariannasalzmann.com/desintegrationskongtess/

4.2 Rede im Kanzleramt »Uber die Rolle der Kunst in der Demokratie« (Ausziige), S. 5
http://sashamariannasalzmann.com/rede-im-kanzleramt/

6. Judentum — was ist das?, S. 9: https:/ /www.politische-bildung-brandenburg.de/system/files/downloads/juedi-
sche_kultur_und_geschichte.pdf

7. Basisinformationen zum Judentum, S. 10: https://ijab.de/angebote-fuet-die-praxis/ toolbox-religion/basisin-
formationen/judentum

7.1 Der Talmud, S. 11: https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/ toolbox-religion/basisinformationen/juden-
tum/der-talmud

7.2 Ethnisch-religiose Zugehorigkeit und Glaubenstichtungen, S. 12: https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/
toolbox-religion/basisinformationen/judentum/ethnisch-religioese-zugehoerigkeit-und-glaubenstrichtungen

7.3 Bedeutung der Religion fur judische Jugendliche, S. 13: https://ijab.de/angebote-fuet-die-praxis/ toolbox-
religion/basisinformationen/judentum/bedeutung-der-religion-fuet-juedische-jugendliche

7.4 Die zionistische Idee, S. 13: https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/
judentum/zionismus

8. Glossar, S. 14: wikipedia.de

9. Das Jom Kippur Fest, S. 15: https://www.berliner-forum-religionen.de/jom-kippur/

10. Judische Gemeinden in der DDR, S. 16: https://www.zentralratderjuden.de/der-zentralrat/ueber-uns/ge-
schichte/

11. Die Singerin Lin Jaldati — Jiddische Lieder in der DDR, S. 16: https://www.tsurikrufn.de/portraits/jaldati/

12. Humor — Zwischen Klischee und Grenziberschreitung, S. 18: https://www.deutschlandfunkkultur.de/arte-
doku-ueber-juedischen-humor-zwischen-klischee-und-100.html

13. Drei jiddische Lieder, S. 19: https://de.wikipedia.org/wiki/Bei_mir_bistu_shein,

S.: https://zemetl.otg/song/124

S.: https:/ /folkways-media.si.edu/docs/ folkways/artwork/FW06809.pdf

S.: https://specialneedsinmusic.com/song_pages/tumbalalaika_new_14_0112.html

15. Die »Als ob« Ubung nach Stanislawski, S. 22: »Stanislawski Buche, Felix Rellstab; Reihe Schau-spiel Verlag
Stutz Druck AG, Widenswil 1992, S. 21 ff.; Abb. S. 10-11

Impressum:

MUTTERSPRACHE MAMELOSCHN

Theaterpidagogisches Begleitmaterial fur Lehrkrifte Theater der Altmark: Spielzeit 2025/ 2026
Intendanz: Dorotty Szalma

Redaktion: Claudia Tost, Robert Grzywotz

Mitarbeit: Sylvia Martin, Patricia Hachtel

24


https://www.tda-stendal.de/menschen/gaeste
http://sashamariannasalzmann.com/desintegrationskongress/
http://sashamariannasalzmann.com/rede-im-kanzleramt/
https://www.politische-bildung-brandenburg.de/system/files/downloads/juedische_kultur_und_geschichte.pdf
https://www.politische-bildung-brandenburg.de/system/files/downloads/juedische_kultur_und_geschichte.pdf
https://www.politische-bildung-brandenburg.de/system/files/downloads/juedische_kultur_und_geschichte.pdf
https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/judentum
https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/judentum
https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/judentum/der-talmud
https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/judentum/der-talmud
https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/judentum/ethnisch-religioese-zugehoerigkeit-und-glaubensrichtungen
https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/judentum/ethnisch-religioese-zugehoerigkeit-und-glaubensrichtungen
https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/judentum/ethnisch-religioese-zugehoerigkeit-und-glaubensrichtungen
https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/judentum/bedeutung-der-religion-fuer-juedische-jugendliche
https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/judentum/bedeutung-der-religion-fuer-juedische-jugendliche
https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/judentum/bedeutung-der-religion-fuer-juedische-jugendliche
https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/judentum/zionismus
https://ijab.de/angebote-fuer-die-praxis/toolbox-religion/basisinformationen/judentum/zionismus
http://wikipedia.de
https://www.berliner-forum-religionen.de/jom-kippur/
https://www.zentralratderjuden.de/der-zentralrat/ueber-uns/geschichte/
https://www.zentralratderjuden.de/der-zentralrat/ueber-uns/geschichte/
https://www.tsurikrufn.de/portraits/jaldati/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/arte-doku-ueber-juedischen-humor-zwischen-klischee-und-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/arte-doku-ueber-juedischen-humor-zwischen-klischee-und-100.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Bei_mir_bistu_shein
https://folkways-media.si.edu/docs/folkways/artwork/FW06809.pdf
https://specialneedsinmusic.com/song_pages/tumbalalaika_new_14_0112.html

